
Andacht zu Silvester 2025
Im Namen Gottes, des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen. Unsere Hilfe kommt  

von Gott, der Himmel und Erde gemacht hat, der ewig Wort und Treue hält und der das Werk  
seiner Hände nicht aufgibt. Amen.

Wieder geht ein Jahr zu Ende. Was hatten wir nicht alles an Wünschen für dieses Jahr? Wie viel  
Hoffnung auf Frieden haben wir uns gemacht? Das Jahr geht zu Ende, wir blicken auf die Welt.  
Ist sie verloren?

Wie  viele  Gelegenheit  ließen  wir  ungenutzt?  Wie  viel  haben  versäumt?  Was  sind  wir  schuldig  
geblieben, anderen, uns selbst, Gott? Gibt es Versöhnung?

Wir blicken voraus in ein neues Jahr. Was wird es bringen? Werden wir es besser machen? Wen 
werden wir feiern, uns oder Gott?

Ich schaue hoch zu den Bergen.
Woher kommt Hilfe für mich?

Hilfe für mich, die kommt vom Herrn!
Er hat Himmel und Erde gemacht.

Er lässt deinen Fuß nicht straucheln.
Der über dich wacht, schläft nicht.
Sieh doch: Der über Israel wacht,
der schläft und schlummert nicht.

Der Herr wacht über dich.
Der Herr ist dein Schutz,

er spendet Schatten an deiner Seite.
Am Tag wird dir die Sonne nicht schaden

und der Mond nicht in der Nacht.
Der Herr behütet dich vor allem Bösen.

Er wacht gewiss über dein Leben.
Der Herr behütet dein Gehen und Kommen

von heute an bis in alle Zukunft.
Amen. (Psalm 121)

Von guten Mächten treu und still umgeben,
behütet und getröstet wunderbar,
so will ich diese Tage mit euch leben
und mit euch gehen in ein neues Jahr.

Noch will das alte unsre Herzen quälen,
noch drückt uns böser Tage schwere Last.
Ach Herr, gib unsern aufgeschreckten Seelen
das Heil, für das du uns geschaffen hast.

Und reichst du uns den schweren Kelch, den bittern
des Leids, gefüllt bis an den höchsten Rand,
so nehmen wir ihn dankbar ohne Zittern
aus deiner guten und geliebten Hand.

Doch willst du uns noch einmal Freude schenken
an dieser Welt und ihrer Sonne Glanz,
dann wolln wir des Vergangenen gedenken,
und dann gehört dir unser Leben ganz.
(Dietrich Bonhoeffer – aus eg 65)



Gedanken zu Hiob 42, 1 – 6

Weihnachten ist gerade mal eine Woche her. Doch längst sind die Weisen gegangen, die  
Hirtinnen und Hirten so oder so. Der Stern leuchtet zwar noch in manchem Fenster aber nicht 
mehr  über  dem Stall.  Und das  Paar  mit  dem Neugeborenen hat  Ochs  und Esel  wieder  die  
Futterkrippe überlassen, weil sie auf der Flucht sind, um das Leben des Kindes zu retten.

Da sind sie nun alle gegangen und uns bleibt die Frage, was denn nun bleibt von dieser 
einen Nacht für die vielen Nächte und Tage, gar für das Neue Jahr.

Und dann sind auch die Weisen schon gegangen. Die hätten wir ja mal fragen können. 
Aber nein, still und heimlich verschwunden auf unbekannten Wegen, keine Chance, sie noch zu  
erwischen.

Dabei wäre es doch was, zu wissen, was denn bleibt und was wird. Wir könnten schon eine  
Weise oder einen Weisen gebrauchen.

Aber bitte wirkliche weise Leute. Nicht die selbsternannten scheinbar klugen Leute, die viel  
und oft reden und doch nichts zu sagen haben.

Darum heute Abend der Blick auf einen besonderen Weisen. Einen, der so ziemlich alles  
kennengelernt  hat,  was das Leben einem Menschen bieten oder  antun kann.  Einem,  dem es 
blendend ging, der sich am Leben und seinen Erfolgen erfreuen durfte. Einem, dem dann aber 
alles  genommen  wurde,  der  einen  Schlag  nach  dem nächsten  einstecken  musste,  dem eine 
Hiobsbotschaft nach der anderen überbracht wurde. Einem, der weise Freunde hatte und sich 
selbst auskannte.

Einem, der so mit den schönen und den schweren Seiten des Lebens vertraut war, dass er 
die eine Frage stellen konnte, die Frage nach dem Sinn, die Frage nach Gott hinter dem allen.

Wenn das Leben so ist, wie es ist, und es ist nun mal so, dann braucht es eine klare Antwort  
auf  die  Frage  nach  Gott.  Und  der  Weise,  eben  dieser  Hiob  selbst,  stellte  diese  Frage  in 
ungeschminkter  Deutlichkeit.  Er  stellte  sie  erst  zaghaft,  dann  immer  deutlicher.  Er  wurde  so 
deutlich,  dass  es  seinen  weisen  Freunden  zu  viel  wurde.  Sie  sahen  sich  gezwungen,  Hiob 
zurechtzuweisen. Doch der ließ sich nicht davon abbringen. Er stellte weiter die Frage nach Gott  
und dem Sinn hinter dem allen.

Hiob machte dabei jedoch etwas, was viele nicht tun. Hiob stellte die Frage nach Gott nicht  
als eine theoretische, die im weisen Lehrgespräch zu erörtern wäre. Hiob stellte die Frage direkt  
an Gott. Er forderte Gott heraus. Gott solle doch, bitte schön, kommen und antworten.

Und Gott tat das. Gott antwortete Hiob. Wobei, wenn wir jetzt die Fragen Hiobs auflisten 
würden, um zu kontrollieren, wie Gott denn auf welche Frage geantwortet habe, würde die Seite 
mit den Antworten im Grunde leer bleiben.

Denn wirklich antworten in diesem Sinne tat Gott nicht. Wenn es um eine Lehrstunde ginge, 
aus der wir anschließend klüger herausgingen , wären wir nach dieser Stunde nicht klüger.

Aber wir wären nach dieser Antwort Gottes weiser! Denn Gott antwortete Hiob nicht, indem 
er ihm alles erklärte, warum und wieso ihn nun dieser oder jener Schicksalsschlag getroffen habe, 
und ihm dann kluge Ratschläge gab,  wie er  das  alles  zu verstehen habe und wie er  damit  
umzugehen habe. Gott antwortete dem Hiob, indem er ihm die Herrlichkeit der Schöpfung vor  
Augen führte, all das, was Gott gemacht hat und weiter tut.

Hiob erkannte, dass es Gott  ist,  „der die Welt  erhält  – keine widerspruchsfreie, >heile< 
Welt, sondern eine, in der widerstreitende Interessen und Lebensbedürfnisse Raum haben… Er 
weiß nun, dass nicht an seinem Maßstab die Welt zu bemessen ist, und erst recht, dass nicht er 
die Welt regieren könnte.“1

Was Hiob ertragen musste, was er als ungerecht empfand, das, so erkannte er, ist nicht das  
letzte Wort, das über die Gerechtigkeit Gottes in dieser Welt gesagt werden kann. Er erkannte,  

1 Jürgen Ebach: Streiten mit Gott. Hiob. Teil 2: Hiob 21 – 42, 4.Aufl. Neukirchen-Vluyn 2014, S. 155



dass Gott sehr wohl auch das Böse von Anfang an mit seiner überlegenen Macht und seinem 
umfassenden Heil umgreift und es niederringt, auch wenn er es oft überraschend frei gewähren 
lässt.

Mit den Antworten Gottes werden die Maßstäbe wieder zurechtgerückt: Gott ist nicht nach 
menschlichem Maßstab zu messen. Gottes Handeln werden wir nicht in für uns begreifbare und 
handhabbare Regeln packen können.

Hiob antwortete daraufhin Gott und sprach: Jetzt weiß ich, dass alles in deiner Macht steht. 
Man kann dich an keinem deiner Vorhaben hindern.

Ja, ich habe ohne Einsicht geredet. Ich sprach von Dingen, die ich nicht verstand.
Ja, bis dahin kannte ich dich nur vom Hörensagen. Doch jetzt hat mein Auge dich wirklich  

gesehen.
Bisher kannte Hiob Gott nur aus der menschlichen Gerüchteküche. Er hatte Information aus 

zweiter Hand. Was auch sonst? Wir haben ebenfalls nichts Besseres. Nur Gerüchte, Hörensagen. 
Was man halt so hört. Daraus entwickeln wir unsere Vorstellungen von Gott.

Nun aber hatten seine eigenen Augen Gott gesehen. Er hatte die Schöpfung gesehen, das, 
was Gott geschaffen hat, wo er sich um die kleinste Kleinigkeit kümmert, die wir oft nicht einmal  
erkennen, deren Zusammenhänge wir erst ansatzweise ahnen, deren Zusammenspiel wir nicht 
nachahmen können.

Die Erkenntnis, die Weisheit Hiobs war, dass er das nicht begreifen kann. Die Weisheit, die  
ihm aufgegangen ist, beruht darin, dass er nicht alles verstehen kann. Das heißt, dass nicht alles  
einen für uns nachvollziehbaren Grund haben muss. Das heißt nicht,  dass wir alles ungefragt 
hinnehmen müssten. Unser Alltag, in den wir nach auch im neuen Jahr wieder hinein stolpern 
werden, ist aber auch nicht alles, was es über uns zu sagen gäbe.

Wir dürfen zweifeln, ohne dass wir verzweifeln müssen. Wir dürfen mit unserem Verstand 
alles zu erdenken und zu ergründen versuchen, aber wir dürfen gleichzeitig um Grenzen unseres 
Verstehen-Könnens wissen. Wir dürfen, an dieser Stelle werden wir wohl sagen müssen, wir sollen 
alles Menschenmögliche tun im Einsatz für die Verbesserung der Lebensmöglichkeiten von uns 
und anderen. Dabei dürfen wir unser Scheitern, das uns auch begegnen wird, getragen wissen 
von Gottes Möglichkeiten. Wir dürfen über die Missstände in dieser Welt, die wir nicht ändern 
können, klagen und dennoch, oder gerade deswegen, darauf vertrauen, dass es ein Geheimnis 
Gottes gibt, ein positives, das jedoch nicht berechenbar oder einforderbar ist.

Bei  Hiobs Formulierung seiner  Erkenntnis,  seiner  Weisheit,  ist  ein  Wort  wichtig,  das  wir 
vermutlich schnell überhören, weil es nicht den Ton trägt und sprachlich einfach dahin gehört.  
Aber es ist für die Weisheit wichtig, für unsere Antwort auf die Frage nach dem Leben.

Es ist das Wort „Ich“. Die Frage nach dem Sinn des Lebens und vor allem nach dem Sinn  
des Leids oder zumindest nach den Möglichkeiten, damit umzugehen und fertig zu werden, wird 
bei Hiob nicht theoretisch abgehandelt, sondern in Form einer Geschichte erzählt. Das hat seinen 
guten Grund, ist Teil dieser Weisheit, die daraus spricht.

Da gibt es auch theoretische Teile, das Nachdenken und Abwägen gehört schließlich mit zu 
uns. Aber es bleibt bei alle dem eine Geschichte zwischen Gott und Hiob. Hiob widerfährt etwas.  
Hiob fragt nach. Gott antwortet Hiob. Gott fragt Hiob. Hiob findet seine Weisheit.  Es ist eine  
Beziehungsgeschichte.  Und  vor  allem,  dass  da  eine  Beziehung  ist,  lässt  den  Hiob  zufrieden 
zurück.

Bis dahin war es Hörensagen, bis dahin waren es Gerüchte über Gott. Nun war es eine 
lebendige Beziehung zu Gott. Damit waren nicht alle Fragen geklärt. Damit war nicht alles Leid 
aus der Welt geräumt. Aber damit konnte Hiob leben.

Vom Hörensagen zur Begegnung mit Gott. Das lässt uns leben auch im neuen Jahr. Das 
lässt uns leben, selbst mit den Dingen, die wir nicht wissen, nicht erklären können, aber verstehen, 
dass Gott mitten unter uns ist. Amen.



Lass warm und hell die Kerzen heute flammen,
die du in unsre Dunkelheit gebracht,
führ, wenn es sein kann, wieder uns zusammen.
Wir wissen es, dein Licht scheint in der Nacht.

Wenn sich die Stille nun tief um uns breitet,
so lass uns hören jenen vollen Klang
der Welt, die unsichtbar sich um uns weitet,
all deiner Kinder hohen Lobgesang.

Von guten Mächten wunderbar geborgen,
erwarten wir getrost, was kommen mag.
Gott ist bei uns am Abend und am Morgen
und ganz gewiss an jedem neuen Tag.

(Dietrich Bonhoeffer – aus eg 65)

Gebet: Gott, in allen Zeiten bist Du da. Du bleibst bestehen, was auch kommen mag. Darum geben 
wir Dir das nun zu Ende gehende Jahr wieder in Deine Hände.

Menschen,  die uns vertraut  waren und die wir  lieb hatten,  sind nicht  mehr bei  uns.  Wir mussten 
Abschied nehmen. Wir bitten Dich: Lass die Trauernden nicht an der Trauer zerbrechen, und 
lass niemanden im Tod allein. Lass Du uns finden, was trösten kann und Wunden heilt.

Gott, Kinder sind in diesem Jahr zur Welt gekommen. Wir danken Dir für die Kinder dieser Erde. Sie 
sind uns  anvertraut  als  Dein  Geschenk.  Gib uns  die  Kräfte,  um für  sie  zu sorgen.  Lass  sie  
wachsen in der Gewissheit,  dass Du sie liebst,  damit sie freie und aufrechte Menschen sein 
können.

Gott, wir bitten um Deinen Segen für jedes Haus, wir bitten für alle Kranken. Gib, dass sie nicht an 
den Schmerzen zerbrechen. Gib, dass wir Trost schenken, der wirklich tröstet, Hilfe geben, die 
wirklich hilft. Lass den Funken der Hoffnung aufleuchten, wo immer er gebraucht wird.

Gott, wir bitten Dich um Frieden für diese Welt, um Frieden in unserem Dorf und um Frieden für jede 
und jeden einzelnen von uns mit sich selbst.

Wir bitten Dich, schenk uns ein neues Jahr mit Dir unter Deinem Segen. Amen.

Vaterunser

Bitte um den Segen: Herr, segne uns und behüte uns. Herr, lass Dein Angesicht leuchten über uns und 
sei uns gnädig. Herr, erhebe Dein Angesicht über uns und gib uns Frieden. Amen.

Marcus Brenzinger

Die Bibeltexte sind entnommen der Bibelübersetzung der BasisBibel (© 2021 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart),
die Bilder sind von Ann H und Krish Chaitu auf pexels.com und von Zac Harris auf unplash.com-


